Indexation

§ ESJI %

www.ESJIndex g

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025
ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82
Bamako - Mali




PRESENTATION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, €pistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de
I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,

I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de 1’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

DIRECTEUR DE PUBLICATION
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)

DIRECTEUR ADJOINT
Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de
Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr AKkissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvéere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA,
Conakry, Guinée)



Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo,
Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Universit¢é Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de

Bamako, Mali)

COMITE EDITORIAL

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de
Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

REDACTEUR EN CHEF
Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

COORDINATRICE
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université¢ de Douala, Cameroun)

COORDINATEUR ADJOINT
M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2) fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans tous les

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et

Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

<

La bibliographie doit étre présentée dans 1’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’'un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, I’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et
de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publi¢ si, malgré les qualités de fond, il implique un manque
de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur regoit son Tiré¢ a part deés la publication du numéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes
publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Apres le processus d'examen, 1'éditeur académique prend une décision finale et
peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la

qualité de l'article.



SOMMAIRE

1. KOUYATE Alou, NASSOKO Lassana
Les médias a I’épreuve de la pensée philosophique contemporaine.......................... 1

2. Domeébéimwin Vivien SOMDA
Education et crise €écologique en 1’¢re de I’anthropocene................cocoviiiiiiin... 20

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE
La vie socio-économique a I’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de
Kpendjal au Nord-TOg0.....couuiiiiiii e e e 40

4. IDI OUNFANA Nassirou
La philosophie de la paix: entre Etat de droit démocratique et insécurité au

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar
Morale et religion : prolégomenes a un humanisme laic.......................oooi. 71

6. Okon Bernardin DJOUPO
L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une
temporellité authentique avec Heidegger.............cooiiiiiiiiiiii i 84

7. Gabriel VANNA
Le numérique au-dela d’une révolution historique : introduction a la fabrique
philosophique de la culture perceptive...........ooeviiiiiiii e 100

8. Bah Leger KOUADIO
Karl Marx et Amartya sen: convergences et divergences dans I’analyse du
(6728 0121 13 00 1 P 114

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU
Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains......132

10. Jean Désiré SAWADOGO
Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogene dans la
pensée de Joseph KI-Zerbo .........ooiiiiiiiii e 149



11. Affoué Valery-Aimée TAKI
Et si la nature avait un visage : réflexion l1évinassienne sur un écologisme humaniste..166

12. Dieudonné Achille Ozi GAGBEI
Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les Etats africains........178

13. MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre
Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en
République Démocratique du Congo.......coviiiiiiiiiii i e, 192

14. Huédoté Fernand HOUNTON
Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause
finale et cause formelle........ ..o 212

15. Mahmoud ABDOU
Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble............229

16. Antoine BORUGH-BU-DJORH
La souveraineté des Etats africains a I’épreuve des coups d’Etat militaires : entre
eémancipation et n€ocolonialiSme. ..........oviiiiiiiiiii i, 241



EDUCATION ET CRISE ECOLOGIQUE EN L’ERE DE L’ANTHROPOCENE

Domébeimwin Vivien SOMDA
Université catholique de 1’ Afrique de I’Ouest/
Unité universitaire a Abidjan (UCAO-UUA)
Courriel : somda.vivien@gmail.com

Résumé

Cette étude en philosophie politique et sociale s’efforce d’envisager, dans une approche
analytique, la solution a la crise écologique qui caractérise 1’¢re de I’anthropocéne. Parce que
cette crise est le fait de ’Homme mi par le « désir mimétique » selon René Girard ou par la
« soif d’avoir » d’aprés Gabriel Marcel, la solution se trouve dans une éducation appropriée.
Ce faisant, I’étude qui est fondée sur une recherche documentaire qui ne répugne pas les textes
des autorités morales comme le Pape, a pu vérifier I’hypothese selon laquelle I’éducation qui
conscientise surtout 1’4omo economicus est une voie de sortie de la crise écologique.

Mots-clés. Anthropocéne, crise écologique, éducation, désir mimétique, soif d’avoir.

Abstract

This study in political and social philosophy seeks to consider, through an analytical
approach, the solution to the ecological crisis that characterises the Anthropocene era. Because
this crisis is the result of human beings driven by the “mimetic desire” according to René Girard
or by the “thirst for possession” according to Gabriel Marcel, the solution lies in an appropriate
education. In doing so, the study, which is based on documentary research that does not shy
away from the texts of moral authorities such as the Pope, has been able to verify the hypothesis
that education that raises awareness, especially by the homo economicus 1s an interesting way
out of ecological crisis.

Keywords. Anthropocene, ecological crisis, education, mimetic desire, thirst to have.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 20


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:somda.vivien@gmail.com

Introduction

Le monde semble désormais entré dans un age nouveau caractérisé par I’impact de 1’étre
humain sur son environnement, a cause d’actions dangereuses pour son présent et son avenir.
Cela plonge I’humanité dans une crise anthropologique dont souffrent bien d’autres vivants qui
peuplent I'univers. Cette crise se renforce et défie, pour le moment, toutes les initiatives prises
sur le plan technique, éthique et politique, d’ou cette question : comment notre monde peut-il
sortir de la crise écologique en cette eére de I’anthropocéne ? Cette interrogation implique trois
autres : comment se présente cette crise qui semble €tre une crise de ’Homme qui n’arrive plus
a se comprendre et qui a du mal a maitriser ses tendances ? Quelles en sont les causes
profondes ? Quelle solution trouver pour espérer un avenir pour nous et les générations futures ?
En réponse a ces questions, notre réflexion se déploiera a la jonction de I’éthique, du politique
et du socio-anthropologique, dans I’intention de contribuer a trouver une voie de sortie. A cet
effet, elle se fondera sur une recherche documentaire qui accorde une attention particuliére a
I’anthropologie de René Girard qui est portée par la « théorie du désir mimétique », ainsi qu’a
la « philosophie concréte » de Gabriel Marcel susceptible d’aider a comprendre le role de
I’avoir dans la crise écologique actuelle. L’étude fera également appel a 1’écologie du Pape
Francois. Les données récoltées seront exploitées en philosophie dans une approche analytique
pour vérifier I’hypothése selon laquelle une éducation particulierement a 1’homo economicus
est une voie intéressante de sortie de la crise écologique.

En son déploiement, la réflexion comportera trois moments. Le premier se veut étre une
intelligence de la crise €cologique qui tient compte du contexte global qu’est I’ére de
I’anthropocene. Le deuxieme moment sera celui de la recherche des causes de cette situation

problématique. Prospectif, le dernier s’intéressera a 1’éducation.

1. L’anthropocéne ou le temps d’une crise qui s’aggrave

Quand on parle de la crise écologique, on a tendance a la rapporter a 1’étre humain. C’est
ainsi qu’on en est venu a créer le concept d’anthropoceéne. Cependant, que signifie précisément

ce concept ? Que nous apprend-il sur la crise écologique qui tend a s’aggraver ?
1.1. Qu’est-ce que ’anthropocéne ?

Composé de anthropos (homme au sens de I’é€tre humain), et de kainos (nouveau), le
terme « anthropocéne » veut dire étymologiquement « le nouveau par ’Homme », ou plus

exactement « ce qui est nouveau du fait de 1’étre humain ». Les inventeurs (Eugeéne Stoemer

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 21


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

(1934-2012), Paul Josef Crutzen (1933-2021)) de ce néologisme ont voulu en faire la
désignation d’une nouvelle ¢re géologique, la présente, caractérisée par I’empreinte de I’étre
humain sur son destin et sur celui de la nature, de I’environnement.
[En effet], tout ce qui est vivant modifie nécessairement son environnement, ¢’est ’une des
caractéristiques les plus élémentaires de la vie, puisque le métabolisme demande un acces
continu a son entourage. Un organisme n’est jamais autarcique, mais respire, se nourrit, excrete,

etc. Cela vaut pour les microbes, les animaux comme pour les plantes. L’échange avec le milieu
dépasse d’ailleurs souvent ces besoins métaboliques de base (A. Federau, 2021, p. 27).

Cependant, la présence et ’impact de 1’étre humain sur son environnement sont
particulierement remarquables et, de plus en plus, dangereux. Entrevoyant cet impact humain,
les religions abrahamiques qui croient a la création du monde par Dieu ont fait de ’Homme le
gardien de cette création. Fondés sur la Bible, le judaisme et le christianisme ont vu en 1’étre
humain un étre investi de la mission de prendre soin de la création, selon Genese 1, 28. Le
couple originel est fait maitre de la création, pour en prendre soin au nom de Dieu dont il est
I’image et la ressemblance. L’islam partage pratiquement cette anthropologie théologique en
considérant 1’étre humain comme le calife de la création. Cependant, le constat est 1a que
I’action humaine sur I’environnement est ambivalente. Elle ne contribue pas seulement a la

promotion de I’environnement, mais lui crée également des dommages irréversibles.

Dans la logique des religions abrahamiques, on peut dire qu’au lieu de prendre soin de
la création, 1’étre humain en use et en abuse dangereusement. On comprend alors pourquoi le
Pape Francois (2015, n°17-61) a appelé a sauver la terre, cette « maison commune » qui brile.
Si pendant des millénaires I’étre humain a vécu en symbiose avec les éléments constitutifs de
I’environnement, depuis la révolution industrielle occidentale qui, au XIX°® siecle, a vu
I’industrie et le commerce porté par le capitalisme, modifier profondément les sociétés, le coté
négatif de I’impact humain sur I’environnement ne se cache plus : I’épuisement des ressources
naturelles non renouvelables, la pollution de l’air, la déforestation, la perturbation des
€cosystemes, compromettent dangereusement 1’avenir de la terre.

Aujourd’hui, les humains et leurs pratiques générent des changements environnementaux sur

Terre d’ampleur souvent comparable aux forces géophysiques, climatiques, volcaniques ou

encore extra-terrestres (météorites). Durant 4,5 milliards d’années, ces derniéres ont fagonné la

planéte et les scientifiques ont divisé les temps géologiques en étages, périodes, €époques ou eres
pour mieux cerner la chronologie de I’histoire de la Terre. Actuellement, les activités humaines,
émettrices de pollution atmosphérique, de substances chimiques de synthése, d’éléments

plastiques rejetés dans tous les océans... sont responsables de bouleversements
environnementaux majeurs, et cela, avec une rapidité fulgurante. La hausse des températures, la

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 22


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

modification de I’atmosphére, certaines pollutions, le déclin de la biodiversité, laisseront sans
doute une trace dans [I’histoire géologique et climatique de la plancte
(https://www.mnhn.fr/fr/anthropocene-1-homme-acteur-des-changements-environnementaux
[Consulté le 1¢ juillet 2025]).

En proposant le néologisme d’anthropocéne, le Prix Nobel germano-néerlandais Paul
Josef Crutzen qui, du reste, s’inspire du biologiste étatsunien Eugéne Filmore Stoermer
s’appuyait sur cet état de fait pour préconiser un nouvel découpage des époques géologiques.
L’anthropocéne succéderait ainsi a I’holocéne qui court depuis 12 000 ans. Pour différentes
raisons, le concept divise les spécialistes. Pour les uns, il n’y a pas d’événement majeur qui
marquerait le début d’une nouvelle ¢re. Pour les autres, la crise écologique qui caractériserait
I’anthropocéne selon les défenseurs de ce néologisme n’est pas le fait de toute I’humanité, mais

seulement celui d’une partie des humains vivant dans cette région particuliere qu’est I’Occident.

A regarder de prés, le progrés et la modernité occidentale « ont occulté ou détruit les
cultures des peuples premiers, les écosystémes, les liens, 1’attachement avec les non-humains
tout comme la solidarité entre les humains » (https://www.science-et-vie.com/nature-et-
environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-
geologique-182879.html [Consult¢ le 1¢ juillet 2025]). Cette agression procéde d’un
aveuglement de 1’Occident. En effet, « aux yeux de sociétés restées immergées dans leur
environnement initial et riches d’un entrelacs de relations humaines, notre modernité constitue
une forme d’aveuglement et de violence inégalés » (https://www.science-et-vie.com/nature-et-
environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-
geologique-182879.html [Consulté le 1% juillet 2025]). 1 serait donc injuste d’incriminer tout
homme a travers le nom donné a une nouvelle période géologique. Ce faisant, 1’on forcerait les
victimes de la crise écologique (la majorité) a prendre place indistinctement parmi les
responsables (une minorité) de cette crise. Sans vouloir prendre parti dans ce débat, on peut étre
d’accord avec I’historien indien Dipesh Chakrabarty que « I’humanité est devenue une force
géophysique  comparable a  D’astéroide qui a anéanti les  dinosaures »
(https://www.philomag.com/articles/dipesh-chakrabarty-lhumanite-est-devenue-une-force-
geophysique-comparable-lasteroide-qui [Consulté¢ le 1°" juillet 2025]). Autrement dit,
I’humanité a créé les conditions de son autodestruction devenue toujours plus menagante, méme
pour la planéte Terre : son action a fait disparaitre des especes entieres, lui-méme étant menacé
de disparition sur la terre qui tend a devenir invivable. Sil’on a du mal a déterminer précisément

le point de départ de cette menace globale, sa réalité ne peut étre niée.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 23


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.mnhn.fr/fr/anthropocene-l-homme-acteur-des-changements-environnementaux
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.philomag.com/articles/dipesh-chakrabarty-lhumanite-est-devenue-une-force-geophysique-comparable-lasteroide-qui
https://www.philomag.com/articles/dipesh-chakrabarty-lhumanite-est-devenue-une-force-geophysique-comparable-lasteroide-qui

Assurément, sur le plan scientifique, il n’y a pas encore d’accord unanime qui favorise
la reconnaissance de 1I’anthropocéne comme age géologique. Le 04 mars 2024, la Commission
Internationale de Stratigraphie a méme refusé de reconnaitre I’anthropocéne comme un nouvel
age géologique. Cependant, comme 1’avertit "UNESCO, « une éventuelle non-reconnaissance
de I’ Anthropocéne comme époque géologique n’invaliderait en rien 1’usage scientifique du
terme, tel qu’il se poursuit actuellement » (https://www.geo.fr/environnement/geologie-quest-
ce-que-lanthropocene-193622 [Consulté le 1° juillet 2025]). En I’¢re de la crise écologique, le
concept d’anthropocéne a un avantage qui conscientise : « C’est la responsabilité¢ de 1’espece
humaine dans ces changements que la notion d’anthropocéne veut mettre en avant »
(https://www.mnhn.fr/fr/anthropocene-1-homme-acteur-des-changements-environnementaux
[Consulté le 1°" juillet 2025]). De méme, I’histoire plaide en faveur de cela selon M. Magny :
« L anthropocéne apparait comme le fruit d’une longue trajectoire qui, pour la nature, se solde
par des pertes de plus en plus dévastatrices et inquiétantes » (https://shs.cairn.info/I-
anthropocene--9782715405523-page-71?lang=fr [Consulté le 1° juillet 2025]).

Au regard de ce qui précede, le concept d’anthropoceéne nous apparait digne d’intérét,
surtout dans une réflexion sur la crise écologique. Il invite le philosophe a savoir préter
davantage attention a I’impact de I’étre humain dans les changements qui affectent notre terre.
C’est I’occasion de se demander comment cet &tre qui est fier de sa rationalité et de ses capacités
de prévision a pu adopter des comportements si irresponsables qu’ils touchent déja son confort,
impactent les conditions de vie de chacun ou qu’il se trouve, et risquent de rendre la vie humaine
impossible pour les générations a venir. L’anthropocéne est un concept qui intéresse
particuliérement la philosophie éthique en tant qu’il concerne le comportement humain, la
philosophie sociale puisque sa réalit¢ a un effet sur le fonctionnement social et enfin la
philosophie politique parce que les questions écologiques non seulement affectent le vivre-
ensemble, mais encore sollicitent 1’intervention des décideurs. Dans la présente étude, le
concept est convoqué pour une utilisation a la fois sociale, éthique et politique. Dans tout cela,
il s’agit de contribuer a répondre a cet appel de L.-R. Issberner et P. Léna :

Les sciences humaines et sociales devront développer et s’approprier des objets et savoirs

nouveaux pour répondre aux questions soulevées par la nouvelle ere : catastrophes naturelles,

énergies renouvelables, épuisement des ressources naturelles, désertifications, écocide,
pollution  généralisée,  migrations,  injustice  sociale et  environnementale...

(https://courier.unesco.org/fr/articles/anthropocene-les-enjeux-vitaux-dun-debat-scientifique
[Consulté le 1°" juillet 2025])

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 24


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.geo.fr/environnement/geologie-quest-ce-que-lanthropocene-193622
https://www.geo.fr/environnement/geologie-quest-ce-que-lanthropocene-193622
https://www.mnhn.fr/fr/anthropocene-l-homme-acteur-des-changements-environnementaux
https://shs.cairn.info/l-anthropocene--9782715405523-page-71?lang=fr
https://shs.cairn.info/l-anthropocene--9782715405523-page-71?lang=fr
https://courier.unesco.org/fr/articles/anthropocene-les-enjeux-vitaux-dun-debat-scientifique

1.2. Le temps de la crise écologique

S’il est vrai que le concept d’anthropocéne met en exergue I’impact négatif de I’étre
humain sur I’environnement, I’on ne doit pas oublier que celui qui perturbe 1’écosystéme se met
dans la condition de « I’arroseur arrosé ». Il s’est arrosé puisqu’il subit les conséquences de ses
actions négatives en toute conscience. Au niveau du régne animal, I’homme qui se dit placé au
sommet est incontestablement celui qui fait le plus de mal. Il ne se contente pas de tirer sa
subsistance de son environnement comme les autres. Sa capacité de se donner une vie meilleure
et celle de prévoir 1’avenir pour parer aux temps difficiles ’aménent a solliciter la nature,
parfois plus qu’elle ne peut donner, du moins sur-le-champ. Autrement dit, le mode actuel de
vie humaine, inspiré par 1’Occident, colte cher a I’environnement. Certes, naturellement,
« ’homme est la plus cruelle béte de proie. Le meurtre le suit pas a pas. Sa présence, ou qu’elle
aille, répand la terreur, qui engendre la fuite » selon R. Maran (1921, p. 221). Cependant, I’étre
humain n’est pas un animal de proie qui s’intéresse seulement aux autres animaux. Il a besoin
presque de tout ce qui constitue 1’environnement, non seulement pour sa survie, mais encore
pour des plaisirs parfois futiles. L’extraction des minerais comme 1’or et le diamant est une
source de pollution. Mais hormis le fait qu’ils générent des revenus, quelle est la nécessité de
ces métaux précieux dits précieux, pour 1’étre humain ?

Par ses actions, cet étre ne fait pas que mettre en danger I’environnement ; il se met lui-
méme en danger. Désormais, il doit se soucier de la santé environnementale, c’est-a-dire des
«aspects de la santé humaine, y compris la qualit¢ de la vie, déterminés par les facteurs
physiques, chimiques, biologiques, sociaux, psychosociaux et esthétiques de 1’environnement »
(http://www.adequations.org/spip.php?article2647 [Consult¢ le 1% juillet 2025]). Sa
préoccupation doit porter €également sur « la politique et les pratiques de gestion, de résorption,
de contrdle et de prévention des facteurs environnementaux »
(http://www.adequations.org/spip.php?article2647 [Consulté le 1 juillet 2025]). Si I’étre
humain ne se laisse pas inquiéter aujourd’hui par la crise écologique en cours, il en subira des
conséquences toujours plus douloureuses et plus tragiques. A cet effet, I’Organisation Mondiale
de la Santé¢ (OMS) fait déja ce constat alarmant :

Le changement climatique a des répercussions sur la santé de multiples fagons, et entraine

notamment des déces et des maladies dus a des phénoménes météorologiques extrémes de plus

en plus fréquents, comme les vagues de chaleur, les tempétes et les inondations, la perturbation
des systémes alimentaires, 1’augmentation des zoonoses, des maladies d’origine alimentaire et

a transmission hydrique ou vectorielle, ainsi que des problémes de santé mentale. En outre, le
changement climatique compromet de nombreux déterminants sociaux d’une bonne santé, tels

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 25


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
http://www.adequations.org/spip.php?article2647
http://www.adequations.org/spip.php?article2647

que les moyens de subsistance, 1’égalité et I’acceés aux soins de santé et aux structures de soutien
social (https://www.who.int/fr/news-room/fact-sheets/detail/climate-change-and-health
[Consulté le 1¢ juillet 2025]).

Si I’on peut accuser a juste titre 1’Occident de provoquer et d’aggraver la crise
¢cologique, c’est toute I’humanité qui, dans les faits, en subit les conséquences. Mal protégées,
les populations des pays en voie de développement souffrent plus des effets de cette crise, sans
toujours le savoir. Par exemple, I’éleveur nomade du Sahel ne comprend pas pourquoi il lui faut
désormais aller plus loin en affrontant I’insécurité, afin de trouver de 1’herbe pour ses animaux.
De méme, I’agriculteur est triste de voir la durée de la saison pluvieuse se raccourcir d’année
en année, passant sensiblement de six a trois mois (mai - octobre ramené progressivement a
juillet-septembre) dans une zone jadis pluvieuse comme le Sud-Ouest du Burkina Faso. Ajouté
a la croissance démographique, tout cela augmente la pression sur les terres encore intéressantes
pour les agriculteurs et les éleveurs et multiplie les conflits entre eux. Le Ministere de la Justice
et de la Promotion des Droits Humains (MJPDH, 2016, p. 4) en parlait en ces termes pour le
compte du Burkina Faso : « Les conflits entre agriculteurs et éleveurs constituent une grande
préoccupation pour le gouvernement burkinabé car ils perturbent 1’harmonie sociale, la
cohabitation pacifique et 1’activité agropastorale dans le monde rural ». Ces conflits sont en
grande partie la résultante des changements climatiques qui caractérisent la crise écologique.
C’est également le point de vue du MJPDH (2016, p. 11) qui a écrit : « Au titre des causes
profondes, il faut citer le phénomene des changements climatiques, la menace de la disparition
des terres arables, I’accroissement démographique dans les zones rurales, les caractéristiques
socioculturelles, les préjugés culturels a tendances discriminatoires [...]»
(https://www.undp.org/fr/burkina-faso/publications/le-manuel-de-prevention-et-de-gestion-
de-conflits-entre-agriculteurs-et-eleveurs [Consulté le 1° juillet 2025]).

Outre les victimes qui s’étalent au fil de I’histoire de [’occupation des espaces
exploitables, la crise écologique est renforcée par des tensions et des violences, en I’occurrence
celles qui caractérisent I’acces aux biens de la terre. Parce que chacun (individu ou collectivité)
veut avoir plus et au détriment des autres, 1’on voit se développer un égoisme suicidaire pour
I’humanité et inquiétant pour tout I’'univers. On sait désormais que 1’exploitation des énergies
fossiles est un grand danger, mais on n’est pas prét a y renoncer. Au motif que les nations
développées ont tiré leurs richesses de ces énergies, les pays en voie de développement sont
décidés a les exploiter a leur tour, sans se préoccuper des conséquences pour I’avenir. Ils se

disent que, dans tous les cas, ils ne sont pas les plus grands pollueurs. Par ailleurs, il est évident

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 26


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.who.int/fr/news-room/fact-sheets/detail/climate-change-and-health
https://www.undp.org/fr/burkina-faso/publications/le-manuel-de-prevention-et-de-gestion-de-conflits-entre-agriculteurs-et-eleveurs
https://www.undp.org/fr/burkina-faso/publications/le-manuel-de-prevention-et-de-gestion-de-conflits-entre-agriculteurs-et-eleveurs

que la destruction des foréts n’est pas sans effets négatifs sur I’humanité et la terre, mais I’on
ne renonce pas au commerce capitalistique du bois et au défrichage a grande échelle de
nouveaux espaces, méme dans le grenier a oxygene du monde qu’est la forét amazonienne.

En somme, par son mode de vie marqué par la révolution industrielle qui a éclaté en
Occident, ’'Homme a porté atteinte aux €quilibres naturels. Ce faisant, il rend la terre de moins
en moins habitable. Il se comporte comme quelqu’un qui, parce qu’il a besoin de bois, coupe
de facon entétée ou laisse couper par indifférence la branche sur laquelle il est assis. En cette
¢re de ’anthropocéne, 1’étre humain s’est mis dans des problémes qui alimentent la crise
¢cologique dont les racines proprement humaines méritent encore d’étre connues si 1’on veut

espérer une sortie de cette crise.

2. Aux sources humaines de la crise écologique dans I’anthropocéne

La crise écologique n’est pas humaine simplement parce qu’elle est causée par I’Homme.
Elle I’est également parce qu’elle résonne dans la profondeur humaine, en y trouvant un écho
qui I’amplifie. L amplificateur de la crise écologique en ’homme, c’est le désir qui a le vent en
poupe dans la société de consommation. Dans cette crise, le désir que la théorie girardienne
qualifie de mimétique s’identifie, d’une certaine manicre, a ce qui est appelé « soif d’avoir »

dans la philosophie concréte de Gabriel Marcel.
2.1. Le désir mimétique comme cause de la crise écologique : éclairage girardien

Littéraire devenu anthropologue, R. Girard est 1’'un des plus grands penseurs
contemporains du désir. Son mérite particulier, c’est d’avoir mis en exergue le caractere
mimétique de ce désir. L’homme ne fait pas que désirer. Il ne désire pas n’importe quoi. Il
désire comme 1’autre, il désire ce que désire cet autre, il désire le désir de 1’autre. Le propre du
désir humain, c’est d’étre imitatif, mimétique. Il arrive que le désir porte sur ce qui lui est
inaccessible. Dans ces conditions, R. Girard (2007, p. 11) parle de « désir métaphysique ». Dans
sa mimésis, tout désir se renforce en imitant les autres. Autant un désir tient a un objet, autant
le désir rival s’y accroche. Du fait de I’imitation, plusieurs désirs peuvent converger
simultanément vers le méme objet. Parce qu’aucun de ces désirs n’est prét a renoncer a 1’objet
convoité, ils finissent par entrer dans une rivalité susceptible de devenir violente. Cela
déclenche ce que R. Girard (2010, p. 61) appelle la « crise mimétique ». Une communauté en
crise mimétique doit sa survie au fait que la violence en vient a se concentrer sur un individu

ou un groupe choisi de fagon aléatoire, mais considéré sincérement comme coupable. Apres

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 27


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

avoir lynché la victime, la foule s’apaise. La paix qui en nait confirme rétrospectivement dans
I’esprit des survivants que la victime était coupable. Or, elle n’est qu’un « bouc émissaire ».

Au cceur de la théorie girardienne se trouve le concept de bouc émissaire dont le sens
s’est pleinement révélé au littéraire R. Girard étudiant la mythologie gréco-romaine et les
classiques de la littérature francaise comme Proust et Stendhal. Si I’on s’en tient a son origine
biblique (Lévitigue 16), le « bouc émissaire » renvoie a la liturgie solennelle hébraique
d’expiation collective : le Yom kippour ou Jour du Grand Pardon. A 1’occasion, le peuple
présente au grand-prétre deux boucs : celui-ci tire au sort I’un des deux pour 1’offrir en sacrifice
a Yahvé pour les péchés du peuple. Chargé de ces péchés, 1’autre bouc est expédié au désert
pour les emporter a Azazel qui est considéré généralement comme un démon des déserts. C’est
précisément ce bouc qui est qualifié d’émissaire. Du fait de son implication dans le processus
de purification, il participe a la réconciliation des membres du peuple entre eux ainsi qu’a leur
réconciliation avec Dieu.

R. Girard prend sur lui d’élargir la conception biblique devenue populaire de
I’expression « bouc émissaire ». Chez lui, elle désigne également, « toutes les victimes des rites
analogues qui existent dans les sociétés archaiques et qui sont aussi nommeés rites d’expulsion »,
ainsi que « tous les phénomeénes de transferts collectifs non ritualisés que nous observons ou
croyons observer autour de nous » (R. Girard, 1999, p. 208). L expression désigne également
le mécanisme méme de production des victimes dans nos sociétés et enfin une hypothése
scientifique. Ce que cet auteur nous apprend, c’est que, dans un monde agité par le mimétisme,
la paix sociale repose sur le sacrifice d’un tiers, individu ou collectivité. Sans Dieu, la
réconciliation entre les hommes qui sont des gros imitateurs se fait sur le dos d’individus ou de
groupes humains accusés faussement, massacrés d’une maniere ou d’une autre, sacrifiés pour
le bien de tous, malheureusement pour des fautes qu’en vérité ils n’ont pas commises.

Relativement a la crise écologique, la théorie girardienne donne de comprendre que la
nature et ses ressources sont devenues 1’objet d’une rivalité toujours plus vive. Les humains ne
se contentent plus d’exploiter la nature, ils veulent en tirer le maximum de profit, les uns au
détriment des autres et quel qu’en soit le prix. La premicre victime de cette rivalité, c’est
I’environnement qui ne cesse de se dégrader. Au lieu de demeurer la « maison commune »
évoquée plus haut et dans laquelle chaque étre fleurit selon son ordre et sa place et ou I’amour
est partagé, la nature vue par les croyants comme I’ceuvre d’un Dieu créateur, peut devenir un
enfer ou la haine et la violence ont libre cours. /n fine, les hommes en rivalit¢ mimétique autour

de la terre deviennent les victimes du mimétisme a 1’ceuvre dans 1’appropriation capitalistique

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 28


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

des ressources naturelles au mépris de I’environnement et des générations a venir. Il n’y a donc
plus de doute que le désir mimétique est bien un amplificateur de la crise écologique.

Du reste, la théorie développée autour de ce désir permet de comprendre certaines
croyances et pratiques. Chez les Dagara par exemple, un peuple a cheval entre le Ghana et le
Burkina Faso, I’Esprit de la terre (7é-gan) joue un role décisif dans le respect de la nature et
permet de contenir la violence en lien avec la terre et ses ressources. Afin d’éviter que le désir
mimétique ne se dégénere en conflit et fasse couler le sang, les Dagara ont recours au 7é-gan ;
celui-ci interdit que le sang humain soit versé. De méme, il réglemente 1’usage des ressources
naturelles. La théorie mimétique permet de reconstituer désormais 1’histoire de cette divinité et
de comprendre son attachement a la paix et au vivre-ensemble harmonieux dans un
environnement respecté. Cela se lit dans son « acte de naissance » a la lumicre de la théorie
mimétique.

A cet effet, on fait I’hypothése qu 'in illo tempore, le mimétisme autour des ressources
naturelles conduisit a la rivalité qui se mua en une violence généralisée. Cela rappelle ces propos
de J.-J. Rousseau (1964, p. 164) traitant de la propriété et de ses malheurs : « Le premier qui
ayant enclos un terrain, s'avisa de dire, ceci est a moi, et trouva des gens assez simples pour le
croire, fut le vrai fondateur de la société civile ». Le pire n’était pas de suivre le premier qui
s’était appropri¢ un morceau de la terre, mais de vouloir I’imiter, chacun autant qu’il peut et
selon la force de son désir. Cela ne pouvait que susciter la tension convertie en haine qui menace
encore les membres de la communauté. Relativement aux sociétés agricoles qui, comme les
Dagara, vivent de la terre et vénerent son Esprit, pour échapper a 1’autodestruction, la foule
déchainée a I’origine a fini par concentrer sa violence sur un individu ou un groupe d’individus
qui furent exécutés. Comme leur mort apporta la paix a la communauté, les survivants
ritualiserent ce lynchage mortel pour conjurer de nouvelles menaces d’autodestruction. Au fil
du temps, ces victimes furent sacralisées. On peut alors penser que c’est dans la poussiére des
premicres victimes de la lutte au sujet de la terre que naquit 7e-gan.

Dans cette logique, on peut établir désormais I’« acte de naissance » de 7é-gan comme
il suit : il est né a I’époque de la migration ou les Hommes se battaient autour de la terre a
occuper. Il a pour parents les premiers exploitants agricoles. Son lieu de naissance, c’est la
tombe des premiéres victimes des conflits fonciers. Symbolisée par 7é-gan kuur, une pierre
généralement posée sous un arbre sacré, cette tombe peut €tre démultipliée, déplacée et
matérialisée partout ot des humains s’installent pour vivre de la terre. A sa naissance, le poids

de Te-gan était le produit de 1’ardeur des désirs rivaux exprimée dans la violence de la haine

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 29


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

déchainée. Sortant de terre, cette pierre autour de laquelle converge régulierement le village, se
dresse comme 1’axis mundi (axe du monde) ou Dieu et les ancétres fondateurs du village
communiquent avec leurs descendants et les exploitants actuels, surtout aux heures graves.
Partout ou il est installé, 7e-gan kuur rappelle aux exploitants que la rivalité détruit et empéche
de profiter de la terre qui est un bien commun, toujours concédée pour exploitation, mais jamais
vendue pour du profit. Né de cette maniére, 7é-gan contient (barre) effectivement la violence
en empéchant qu’éclatent de nouveau des crises majeures autour de la terre et de ses ressources.
Egalement, il contient (garde a I’intérieur de lui-méme) la violence en infligeant des sanctions
et en vivant des sacrifices.

En somme, la crise écologique prend sa source dans ce désir d’appropriation qui opére
mimétiquement et dans 1’exclusion des autres qui tiennent a avoir également leur part. Si le
désir est mimétiquement a I’ceuvre dans la crise écologique, il s’exprime également sous la

forme de soif d’avoir, selon ce que laisse apparaitre la philosophie de Gabriel Marcel.
2.2. La soif d’avoir comme facteur de la crise écologique : apport marcellien

Philosophe existentiel, G. Marcel a baptisé sa pensée « philosophie concréte ». Il précise
a ce sujet: « Si D’expression « philosophie concréte » a un sens, c’est d’abord qu’elle
correspond a un refus de principe opposé aux « ismes », oppos€ a une certaine scolarisation »
(G. Marcel, 1940, p. 91). En fait, ce philosophe est un penseur non-systématique, qui a
développé une philosophie « aimantée [...] par les données chrétiennes » (G. Marcel, 1940, p.
119). En effet, « il existe une conformité essentielle entre le christianisme et la nature humaine.
Dés lors, plus on pénétrera profondément dans la nature humaine, plus on se placera dans 1’axe
des vérités chrétiennes » selon G. Marcel (1940, p. 119). Et X. Tilliette (1998, p. 140) de
commenter : « On ne saurait dire plus franchement que la philosophie concrete est la
philosophie chrétienne ou I’expérience chrétienne nourrie de foi, d’espérance et de charité,
I’existence théologale ». Cette philosophie se veut une pensée interpellée par les réalités de
I’existence quotidienne. En effet, comme le dit G. Marcel (1940, p. 97) lui-méme, « celui qui
philosophe hic et nunc est, pourrait-on dire, en proie au réel ».

A la fois comme un enfant qui joue avec des objets et comme un orpailleur qui ne veut
rien perdre du précieux minerai sorti de terre, celui qui se livre a la philosophie concréte souléve
les cailloux de I’existence quotidienne et fore profondément sous les concepts, dans 1’intention
de découvrir ce qui s’y cache de précieux. « Par 1a méme, il est prés de I’enfant » selon G.

Marcel (1940, p. 97) qui, en jouant, fouille avec sérieux la terre a la recherche de ce qui lui tient

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 30


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

a cceur. Cet auteur qui philosophe comme en jouant avec les mots est un penseur inquiet et un
penseur de I’inquiétude. « En proie au réel », il laisse 1’inquiétude aiguillonner sa pensée sans
la précipiter dans 1’angoisse. L’intérét de cette philosophie concréte, c’est de valoriser
I’inquiétude et la soif d’avoir. Mais elle privilégie la dimension positive de I’inqui¢tude que le
mouvement de la « réflexion seconde » fait apparaitre. A son sujet, G. Marcel (1998, p. 185-
186) écrit :

L’inquiétude positive, celle qui présente en soi une valeur, c’est la disposition qui nous permet
de nous dégager de I’étau dans lequel nous enserre la vie quotidienne avec les mille soucis qui
finissent par recouvrir les réalités véritables ; cette inquiétude-la est un principe de dépassement,
c’est un chemin que nous avons a gravir pour accéder a la paix véritable, a celle qu’aucune
dictature, aucun impérialisme n’a le pouvoir de troubler, car au sens le plus précis la paix n’est
pas de ce monde, et il est a croire que de cette paix-la les puissants ne sauraient avoir la moindre
notion.

L’inquiétude positive est un chemin vers la paix qu’une certaine soif d’avoir ne cesse
de mettre en danger. Aux sources de ’inquiétude marcellienne, il y a la soif d’avoir qui
corrompt I’Homme et tente d’étouffer en lui ’exigence ontologique. Comme le rappelle S.
Plourde (1975, p. 47), cette expression « se retrouve fréquemment sous la plume de Gabriel
Marcel. Elle désigne la soif d’étre que le philosophe décele en lui-méme et qu’il cherche a
découvrir au cceur de tout homme ». Pour ce philosophe chrétien, elle correspond a la soif de
vie que le Créateur a placée en nous et qui résiste a tout pessimisme manifesté dans 1’aspiration
au néant. L’exigence ontologique est menacée pourtant par la soif d’avoir.

Sous le vocable « avoir », G. Marcel (1991, p. 112) distingue soigneusement 1’« avoir-
possession » et I’« avoir implication » : « tout se ramene a la distinction entre ce qu’on a et ce
qu’on est ». Extérieur, comptable, indisponible, ordonné a la jouissance et source de problémes,
I’avoir-possession est, pour le résumer avec S. Plourde (1975, p. 24), « le lieu du caractérisable,
de ’extériorité, des problémes, de la science, de la technique, de I’autonomie, de la gestion, de
la comptabilité, de la jouissance, du désir, de I’amour propre, de I’égoisme, de la crainte, de
I’indisponibilité, de la solitude... ». Pour sa part, I’avoir-implication renvoie a des objets non
extérieurs au sujet. Ils font pratiquement partie de lui. C’est le cas des habitudes, des idées, de
I’expérience ... Relativement a la crise écologique, ce qui préoccupe dans la soif d’avoir, c’est
I’avoir-possession qui provoque angoisse et conflits, méme s’il ne tarde pas a s’effriter. Qui dit
soif d’avoir, dit désir de possession. Cette soif, c’est le désir manifesté sous la forme
d’attachement quasi-pathologique a I’avoir-possession qu’on accumule de peur d’en manquer

et sans considération pour I’autre qui, pour les mémes raisons, aspire €également a en posséder.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 31


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Comme cela est apparu chez R. Girard, ’homme est un étre de désir. Il est malheureux quand
ses désirs ne sont pas satisfaits. L’on comprend alors pourquoi la vie est devenue absurde pour
« ’Homme de la baraque » (G. Marcel, 1998, p. 14) brusquement privé de son avoir qu’il
habitait.

En dénongant la soif d’avoir, G. Marcel ne remet pas en cause le besoin humain de
possession, ni le droit a la propriété. Aussi, a-t-il pu écrire : « Absolument parlant, ne rien avoir,
c’estn’étrerien. [...]. La pauvreté en tant que manque, qu’indigence (penia) ne peut absolument
pas étre exaltée ; mais seulement cette pauvreté qui est esprit et qui est libération » selon G.
Marcel (1991, p. 186-187). L avoir devient dangereux quand il passe pour étre une fin en soi et
tente de se substituer a 1’étre. En dépit de ses prétentions, la soif d’avoir ne peut jamais assouvir
I’exigence d’étre qui habite I’étre humain. Comme s’il faisait siennes les craintes de G. Marcel,
M. Buber (1969, p. 76) a pu noter pour sa part :

Ce qui est diabolique, ¢’est que la matiére prétende étre [’étre. Si I’homme se laisse faire, le

monde du Cela I’envahit dans sa croissance incessante. Son Je perd pour lui sa réalité, jusqu’au

jour ou le cauchemar du Cela qui I’oppresse du dehors et le fantdme du Je qui se léve en lui
échangent I’aveu chuchotant de leur éternelle damnation.

Commentant la pensée marcellienne, S. Plourde (1975, p. 23) remarque que « I’homme
en proie a ses jouissances, a ses désirs, a son égoisme et a sa solitude percoit les menaces qui
pesent sur ses possessions. Il éprouve alors de I'insécurité et de la crainte, la symétrie étant
absolue entre le désir et I’angoisse ». Dans le méme sens, E. Fromm (1978, p. 23) constate que
la société d’abondance « est composée de gens notoirement malheureux, de gens solitaires,
anxieux, déprimés, destructifs, dépendants, qui sont satisfaits de tuer le temps qu’ils ont tant de
mal a épargner ». Aussi pertinents les uns que les autres, ces différents points de vue qui
corroborent celui marcellien attirent 1’attention sur le danger que constitue la soif d’avoir,
surtout en cette ere de 1’anthropoceéne. Sous I’angle du désir jamais pleinement assouvi, cette
soif exacerbe la crise écologique en I’inscrivant dans la rivalité et la « montée aux extrémes »
dont parlent C. von Clausewitz (2006, p. 49) et R. Girard (2011, p. 25). Dans la crise écologique,
c’est I’environnement qui fait les frais de I’insatiable soif d’avoir, dans I’intérét immédiat de
ceux qui disposent des moyens techniques et économiques pour agresser la nature et polluer
I”air, pour le plus grand malheur de ceux qui subissent 1’histoire économique ou qui ont choisi
de respecter 1I’environnement.

Qu’il agisse dans la mimésis ou sous la forme de la soif d’avoir, le désir humain qui ne

se laisse pas satisfaire définitivement est la racine de la crise écologique. Cette racine se trouve

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 32


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

donc en I’€tre humain et ne peut étre supprimé. C’est pourquoi, 1’age de 1’anthropocene
caractérisé par la consommation est particulierement dangereux pour I’environnement qui subit

une crise inédite, ancrée en 1’étre humain. Comment sortir d’une telle crise sans I’éducation ?
3. L’éducation comme piste de sortie de la crise écologique

Face a la crise écologique qui s’amplifie, ’humanité ne doit pas sombrer dans le
désespoir. Du reste, G. Marcel (1998, p. 51) lui recommande de ne pas capituler :

Capituler, au sens fort du terme, ce n’est pas seulement, peut-étre méme n’est-ce pas du tout

accepter 1’arrét rendu, ou encore reconnaitre I’inévitable comme tel : c’est « se défaire » en

présence de cet arrét, de cet inévitable ; c’est au fond renoncer a rester soi-méme, c’est étre
fasciné par 1’idée de sa propre destruction au point d’anticiper sur cette destruction méme.

Pour surmonter la crise qui trouve de I’Aumus en I’homme, I’éducation est nécessaire
comme le laisse entrevoir notre hypothese de départ. Elle permet non seulement de discipliner

le désir, mais encore d’éveiller une autre attention a 1’égard de la création fragilisée.
3.1. L’éducation comme maitrise du désir

Le désir est une tendance fondamentale et, mieux, une puissance importante qui habite
I’étre humain. Mimétique selon R. Girard, il contribue a nous faire apparaitre différents des
animaux. Cet auteur soutient expressément que « le désir mimétique nous fait échapper a
I’animalité. Il est responsable en nous du meilleur comme du pire, de ce qui nous abaisse au-
dessous de 1’animal aussi bien que de ce qui nous ¢€leve au-dessus de lui » (R. Girard, 1999, p.
34). 1l est le moteur des actions ; il nous permet de nous projeter dans 1’avenir. Il nous fait vivre
au risque du plaisir et du déplaisir. A son sujet, A. Comte-Sponville (2013, p. 268) qui a pris en
compte I’histoire de la philosophie a pu écrire avec raison :

Le désir n’est pas d’abord manque, malgré Platon (Le Banguet, 200), mais puissance : ¢’est

puissance de jouir et jouissance en puissance. Le plaisir est son acte ; la mort, son destin. Il est

la force qui, en chacun de nous, nous meut et nous émeut, ¢’est notre puissance d’exister comme
dit Spinoza, donc aussi de patir et d’agir.

Définir le désir comme un manque est une erreur due au fait de le considérer non pas en
lui-méme, mais a partir de 1’objet sur lequel il se pose. Ce n’est pas parce que le chat est
concentré sur le poisson suspendu au-dessus de lui qu’il est un manque de poisson. C’est en
cela que A. Comte Sponville (2013, p. 268) a raison : le désir est « puissance de jouir et d’agir ».
Cette puissance se déploie mimétiquement, méme dans la soif d’avoir. Comme puissance, le

désir se caractérise par une certaine frivolité que R. Girard (2011, p. 11) explique en ces termes :

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 33


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

A la différence des appétits et des besoins dont 1’instinct détermine les objets, le désir n’a pas
d’objet prédéterminé. Cette liberté fait son humanité. I1 y a dans I’homme une insuffisance d’étre
que chacun ressent obscurément. Dés 1’enfance, donc, on désire intensément mais sans certitude
de désirer a bon escient.

L’étre humain grandit en portant en lui cette tendance et cette puissance en quéte
d’objets. De méme qu’il grandit par 1I’éducation, de méme il a besoin de mirir et d’encadrer sa
puissance désirante afin qu’elle prenne I’habitude de tendre vers ce qui est conforme au
véritable bien. Parce qu’éduquer, ¢’est aider un humain a acquérir le savoir, le savoir-faire et le
savoir-&tre, qui ensemble lui conférent une autonomie certaine, le désir a besoin d’étre pris en
compte pour consolider au mieux cette autonomie. Eduquer le désir, consiste & le maitriser en
le soumettant au pouvoir de la raison et de la volonté.

Du fait que la crise écologique en 1’ére de 1’anthropocéne résulte de I’intempérance du
désir, mettre ce désir sous contrdle ne peut que contribuer a la sortie de crise. On ne peut pas
empécher I’€tre humain de désirer, mais on doit contrdler le désir, I’accompagner dans le choix
de ses objets et méme 1’aider a limiter ses objets en se contentant de ce qui est nécessaire. Agir
ainsi sur le désir ne peut que lutter contre le gaspillage, favoriser la décroissance dans les pays
dits développés et éviter la tentation de céder mimétiquement a la course a 1’avoir dans les pays
dits en voie de développement. Il n’y aura pas de sortie sérieuse de la crise écologique sans une
maitrise certaine du désir, mais cette maitrise est trop négative pour soutenir une sortie

définitive, si elle n’est pas complétée par 1’éducation qui éveille ’attention a la création.
3.2. L’éducation comme éveil de I’attention a I’environnement

L’éducation qui prépare I’étre humain a occuper pleinement sa place dans la société et
dans I’'univers ne saurait consister seulement a transmettre du savoir et du savoir-faire pour
exploiter la nature. Elle devrait ¢galement s’accompagner d’une formation qui aide la
conscience a étre attentive a notre dépendance vis-a-vis de la nature et a la fragilité des
¢cosystemes naturels. Dans ce sens, la bonne éducation a I’heure de la crise écologique, c’est
celle qui promeut une culture de I’humain et du respect de I’environnement. Au fond, elle
introduit dans I’écologie intégrale qui est une vision originellement chrétienne. Accordant une
grande importance a I’environnement, cette écologie valorise différentes dimensions du bien-
étre humain : éthiques, économiques, environnementales, culturels, éducatifs, etc. Ainsi
comprise, 1’éducation prend également au sérieux le fait que I’Homme est un étre
pluridimensionnel. Tous les aspects de son étre et de son exister doivent étre pris en compte,

quand bien méme ils semblent sans importance. Dans 1’écologie intégrale, le rapport homme-

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 34


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

environnement est ¢galement mis en valeur, puisque I’étre humain est 1i¢ inextricablement a
son environnement.

En outre, 1’écologie intégrale ouvre les yeux sur les maux qui avilissent et détruisent la
nature, les oreilles pour mieux entendre les oiseaux de malheur qui refusent de se taire, et
I’intelligence qui est I’outil nécessaire pour interpréter leur chant. Justement, 1’écologie a une
dimension éducative censée provoquer les changements nécessaires, pour la gloire de Dieu et

. . ) a . . . . o

I’épanouissement de I’étre humain dans un environnement qui prospere et satisfait durablement

es besoins ous les vivants qu’il abrite. Pour son efficacité ace des enjeux du momen

les besoins de tous les vivant ’1l abrite. Pour efficacité en face des en du moment,

I’éducation qui se veut un éveil de I’attention a la création, doit certes proposer des savoirs et
voir-fai uveaux liés i us avancé

des savoir-faire nouveaux liés a la technologie la plus avancée et capables de prendre en charge

: s uveaux. Mais il i : valori voi enes.
des phénomenes nouveaux. Mais il importe également de valoriser les savoirs endogenes. Ce
sont souvent des connaissances ¢éprouvées, forgées au fil du temps et dans le creuset de
I’expérience ; elles sont adaptées aux problémes qui se posent localement. Dans ce sens et
comme 1’enseigne le Pape Frangois (2020, n°51), « pour sauvegarder I’ Amazonie, il est bon de
conjuguer les savoirs ancestraux avec les connaissances techniques contemporaines, mais
toujours en cherchant a intervenir sur le terrain de maniere durable, en préservant en méme
temps le style de vie et les systémes de valeurs des habitants ». Appliquée a I’homo economicus,

cette éducation balise la voie de sortie de la crise écologique.
3.3. L’éducation de I’homo economicus

Dans I’éducation a 1’ére de I’anthropocene, un type de sujet mérite une attention
prioritaire parce que ses actions sont particulierement dangereuses pour 1’environnement : c’est
I’homo economicus qui est a la fois le produit et le pere de la société de consommation. Se
conformant aux exigences de I’utilitarisme économique, il valorise le profit et la consommation,
sans égard pour I’humain et I’éthique. Dénuée de tout souci pour la justice, son action qui est
guidée par la « soif d’avoir », impacte négativement les relations humaines en général et
économiques en particulier. C’est ce qu’enseigne Francois (2015, n°14) en ces termes :

Quand certaines entreprises, assoiffées de gain facile, s’approprient des terrains et vont jusqu’a

privatiser méme 1’eau potable, ou bien quand les autorités donnent libre cours aux industries du

bois, aux projets miniers et pétroliers, et a d’autres activités qui dévastent les foréts et polluent

I’environnement, les relations économiques se transforment abusivement et deviennent un
instrument qui tue.

Par ailleurs, I’homo economicus est un étre agité par le désir mimétique. Il vit en désirant

ce que désirent les autres. Avide de consommation, il veut se comporter comme les autres et a

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 35


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

tout prix. C’est pourquoi, pour cet homme, « c’est gé€nant de parler d’éthique, c’est génant de
parler de solidarité mondiale, c’est génant de parler de distribution des biens, c’est génant de
parler de défendre les emplois, c’est génant de parler de la dignité des faibles [...] » (Frangois,
2013, n°203). Ainsi décrit, I’homo economicus a besoin d’étre éduqué de fagon appropriée.
Premiérement, il doit apprendre a étre lui-méme, au lieu de continuer d’€tre la caisse de
résonnance des désirs tiers. Il s’agit de faire émerger en lui un « je » assez fort pour se donner
une ligne de conduite respectueuse de 1’environnement. Le désir de ’autre peut servir de
stimulant dans le sens de I’émulation, mais il ne doit plus servir de mode¢le et, pire, de norme
pour mon désir. Eduqué de cette maniére, 1’homo economicus transcendera « la culture du
déchet, qui affecte aussi bien les personnes exclues que les choses, vite transformées en
ordures » selon le Pape Frangois (2015, n°22). S’il reste préoccupé par la chose économique, il
est désormais capable de se battre pour une « croissance dans 1’équité ». Selon le Pape Francois
(2013, n°203), cette croissance « demande des décisions, des programmes, des mécanismes et
des processus spécifiquement orientés vers une meilleure distribution des revenus, la création
d’opportunités d’emplois, une promotion intégrale des pauvres qui dépasse le simple
assistanat ».

Deuxiemement, éduquer 1’homo economicus, ¢’est lui apprendre a se décentrer, a se
libérer d’un nombrilisme qui le referme sur ses intéréts. Obnubilé par ceux-ci, il s’autorise tout
ce qui concourt a les défendre et a les promouvoir. C’est ainsi qu’avec une conscience
tranquille, il traite « objectivement » la création, en use et en abuse. Un tel Homme n’est pas
capable d’écouter les gémissements de la nature, ni de discerner le message que véhicule le
chant de I’oiseau de malheur qui annonce la catastrophe imminente, selon D. V. Somda et M.
V. Kpoda (2025). Grace a I’éducation a lui proposée, I’homo economicus apprendra a « €largir
le regard et ouvrir les oreilles au cri des autres peuples et des autres régions de notre pays »
(Francois, 2013, n°190) sans oublier le cri de tous les laissés-pour-compte qui appellent au
secours.

Troisiémement, éduquer 1’homo economicus, c’est I'initier a un nouveau modele
¢conomique, plus sensible a I’étre humain comme totalit¢ multidimensionnelle et a la fragilité
des écosystémes, et plus soucieux de la durabilité dans tous ses choix. Il s’agit de tenir compte
du caractere non renouvelable de certaines ressources et de la qualité de vie pour les générations
a venir. Le nouveau mode¢le en question, on le trouve par exemple dans I’économie écologique

que B. Bartkowski présente en ces termes :

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 36


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

L’économie écologique congoit I’économie comme un systéme intégré dans les plus grands
systemes que sont la société et la biosphere. L’activité économique est contrainte par la capacité
de charge de la biosphére, c’est-a-dire son aptitude a soutenir un flux de matieres premicres
(‘material throughput’) également appelé métabolisme social, qui représente la somme des
ressources naturelles utilisées dans les processus de production humains et nécessaire pour
soutenir ’activité humaine. La plupart des économistes écologiques défendent une approche en
termes de soutenabilité forte, selon laquelle le capital naturel n’est substituable par d’autres
formes de capital que dans une mesure trés limitée. Les stocks essentiels, non-substituables de
capital naturel sont appelés le capital naturel critique (CNC). L’idée méme de son existence
affirme, en creux, I’existence de limite a la croissance des économies (https://www.exploring-
economics.org/fr/orientation/ecological-economics/ [consulté le 24 février 2025]).

Conclusion

Dans sa démarche tripartite, cette réflexion qui s’est appuyée principalement sur des
auteurs comme R. Girard, G. Marcel et le Pape Francois, a évolué en suivant le plan « probleme,
cause solution ». Ainsi, la premiére partie a précisé le contexte global de la réflexion : nous
vivons la crise écologique en 1’ére de I’anthropocéne. C’est une crise provoquée par 1’étre
humain. Pour comprendre pourquoi cette crise a du mal a étre résolue, il a fallu s’intéresser,
dans la deuxiéme partie, a ce qui se passe en chacun: on y surprend le désir a I’ceuvre
mimétiquement selon la théorie girardienne et sous la forme de la soif d’avoir telle que la prone
Gabriel Marcel. Dans la dernicre partie, il est apparu que, face a cette crise suscitée et entretenue
par le désir, la solution se trouve dans I’éducation qui s’efforce de maitriser le désir et d’éveiller
’attention a la création, sans oublier de s’occuper de I’homo economicus. Ce faisant, I’étude a
vérifié son hypothese présentant 1’éducation comme piste de sortie de la crise écologique. Elle
a également atteint son objectif puisqu’elle a contribué a envisager une solution a la crise qui
nous préoccupe. Pour étre efficace, la solution de I’éducation devra cependant étre complétée

encore par la justice sociale et la justice intergénérationnelle.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 37


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.exploring-economics.org/fr/orientation/ecological-economics/
https://www.exploring-economics.org/fr/orientation/ecological-economics/

Références bibliographiques

BARTKOWSKI Bartosz, 2016, « Economie écologique : Les perspectives de 1’économie
pluraliste ». Traduit et mis en ligne le 18 décembre 2016 par A. Guisan et M. Dupont, in
https://www.exploring-economics.org/fr/orientation/ecological-economics/ [Consulté le
24 mai 2025].

BROWN Raymond E, 2000, Que sait-on du Nouveau Testament ? Traduit par J. Mignon, Paris,
Bayard.

BUBER Martin, 1969, Je et Tu. Traduit par G. Bianquis, Paris, Aubier-Montaigne.

CLAUSEWITZ Carl (von), 2006, De la guerre. Edité par G. Chaliand et traduit par L.
Maurawiec, Paris, Perrin.

DEGNI CONGO Paulin, SEMPORE Sidbe (coordonné par), 2015, La Bible afiicaine,
Kinshasa, Paulines.

FEDERAU Alexander, 2021, Pour une philosophie de I’anthropocene, Paris, PUF.

FRANCOIS, 2013, Evangelii gaudium. Exhortation apostolique sur l'annonce de I'Evangile,
in https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap 20131124 _evangelii-gaudium.html [Consulté le 25 mai 2025].

FRANCOIS, 2015, Laudato si’. Lettre encyclique sur la sauvegarde de la maison commune, in
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html [Consulté le 25 mai 2025].

FRANCOIS, 2020, Querida amazonia. Exhortation apostolique post-synodale, in
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost _exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap 20200202 querida-amazonia.html [Consulté le 25 mai 2025].

FROMM Erich, 1978, Avoir ou étre. Un choix dont dépend [’avenir de I’homme. Traduit par
Théo Carlier, Paris, Laffont.

GIRARD René, 1999, Je vois Satan tomber comme [’éclair, Paris, Grasset.

GIRARD René, 2007, De la violence a la divinité, Paris, Grasset et Fasquelle.

GIRARD Reng, 2010, Les origines de la culture. Entretiens avec Pierpaolo Antonello et Joao
Cezar de Castro Rocha, Paris, Fayard/Pluriel.

GIRARD René, 2011, Achever Clausewitz, Paris, Flammarion.

ISSBERNER Liz-Rejane, LENA Philippe, 2018, « Anthropocéne : les enjeux vitaux d’un débat
scientifique ». Mis en ligne le 30 mars 2018, in
https://courier.unesco.org/fr/articles/anthropocene-les-enjeux-vitaux-dun-debat-
scientifique [Consulté le ler juillet 2025].

MAGNY Michel, 2021, L’Anthropocene, Paris, PUF, in https://shs.cairn.info/l-anthropocene--
9782715405523-page-71Nang=fr [Consulté le 1* juillet 2025].

MARAN René, 1921, Batouala, Paris, Albin Michel.

MARCEL Gabriel, 1940, Essai de philosophie concrete, Paris, Gallimard.

MARCEL Gabriel, 1944, Homo viator. Prolégomenes a une métaphysique de [’espérance,
Paris, Aubier.

MARCEL Gabriel, 1991, Etre et Avoir. Nouvelle édition annotée par J. Parain-Vial, Paris,
Editions universitaires.

MARCEL Gabriel, 1998, L’homme problématique. Nouvelle édition, Paris, Présence de
Gabriel Marcel.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 38


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.exploring-economics.org/fr/orientation/ecological-economics/
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html
https://courier.unesco.org/fr/articles/anthropocene-les-enjeux-vitaux-dun-debat-scientifique
https://courier.unesco.org/fr/articles/anthropocene-les-enjeux-vitaux-dun-debat-scientifique
https://shs.cairn.info/l-anthropocene--9782715405523-page-71?lang=fr
https://shs.cairn.info/l-anthropocene--9782715405523-page-71?lang=fr

MICHAELS Nastasia, 2023, « Géologie : qu’est-ce que I’anthropocene ? ». Mis en ligne le 04
janvier 2023, in https://www.geo.fr/environnement/geologie-quest-ce-que-lanthropocene-
193622 [Consulté le 1¢" juillet 2025].

MIJPDH, 2016, Manuel de prévention et de gestion des conflits entre agriculteurs et éleveurs.
Mis en ligne le 27 octobre 2016, in https://www.undp.org/fr/burkina-faso/publications/le-
manuel-de-prevention-et-de-gestion-de-conflits-entre-agriculteurs-et-eleveurs [Consulté le
1 juillet 2025].

MUSEUM, 2022, « Anthropocéne : I’Homme acteur des changements environnementaux ».
Mis en ligne le 07 février 2022, in https:// www.mnhn.fr/fr/anthropocene-l1-homme-acteur-
des-changements-environnementaux [Consulté le 1¢ juillet 2025].

NICOLAS Yveline, 2024, « Santé, genre et crise écologique : croiser les approches ». Mis en
ligne le 23 aolit 2024, in http://www.adequations.org/spip.php?article2647 [Consulté le 1¢
juillet 2025].

OMS, 2023, « Changement climatique ». Mis en ligne le 12 octobre 2023, in
https://www.who.int/fr/news-room/fact-sheets/detail/climate-change-and-health [Consulté
le 1°" juillet 2025].

PLOURDE Simone, 1975, Gabriel Marcel, philosophe et témoin de [’espérance, Québec,
Presses Universitaires.

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1964, Euvres complétes III : Du contrat social, Ecrits politiques,
Paris, Gallimard.

SCHAFER Helena, 2022, « Dipesh Chakrabarty : “L’humanité est devenue une force
géophysique comparable a I’astéroide qui a anéanti les dinosaures” ». Propos recueillis et
mis en ligne le 20 mai 2022, in https://www.philomag.com/articles/dipesh-chakrabarty-
lhumanite-est-devenue-une-force-geophysique-comparable-lasteroide-qui [Consulté le 1¢
juillet 2025].

SCIENCE ET VIE, 2024, « L’anthropocene, un objet frontiere qui signifie plus qu’une tranche
de temps géologique ». Mis en ligne le 29 octobre 2024, in https://www.science-et-
vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-
quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html [Consulté le 1° juillet 2025].

SOMDA Domebeimwin Vivien, KPODA Mwinniakpéon Victorien, 2025, « Quand chante
’oiseau de malheur : crise écologique et salut de 1’étre humain », in Revue Ivoirienne de
Sociologie et de Sciences Sociales, Vol 3-1,n°21, p. 10-24.

TILLETTE Xavier, 1998, « Gabriel Marcel : 1’éthique entre 1’ontologie et le christianisme »,
in Gabriel Marcel, Entretiens Gabriel Marcel Paul Ricceur, Paris, éd. Présence de Gabriel
Marcel, p. 131-148.

TOB, 2004, La Bible. Edition intégrale, Paris, Cerf/SBF.

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 39


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://www.geo.fr/environnement/geologie-quest-ce-que-lanthropocene-193622
https://www.geo.fr/environnement/geologie-quest-ce-que-lanthropocene-193622
https://www.undp.org/fr/burkina-faso/publications/le-manuel-de-prevention-et-de-gestion-de-conflits-entre-agriculteurs-et-eleveurs
https://www.undp.org/fr/burkina-faso/publications/le-manuel-de-prevention-et-de-gestion-de-conflits-entre-agriculteurs-et-eleveurs
https://www.mnhn.fr/fr/anthropocene-l-homme-acteur-des-changements-environnementaux
https://www.mnhn.fr/fr/anthropocene-l-homme-acteur-des-changements-environnementaux
http://www.adequations.org/spip.php?article2647
https://www.who.int/fr/news-room/fact-sheets/detail/climate-change-and-health
https://www.philomag.com/articles/dipesh-chakrabarty-lhumanite-est-devenue-une-force-geophysique-comparable-lasteroide-qui
https://www.philomag.com/articles/dipesh-chakrabarty-lhumanite-est-devenue-une-force-geophysique-comparable-lasteroide-qui
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html
https://www.science-et-vie.com/nature-et-environnement/lanthropocene-un-objet-frontiere-qui-signifie-plus-quune-tranche-de-temps-geologique-182879.html

